**課程來由與目標：**本課程是在讀約書亞記時，因著觀察到一句不起眼的話，透過歸納法查經而得出的結論；盼望你能認識聖經中表達出的「神的領導」的意義，應用在自己生命中，並能一窺歸納法查經的用法。

**誰是進迦南的領導者：**

**從進迦南的每個關鍵時刻神說話來看：**請留意神如何領導，請思想這對約書亞以及百姓會起什麼樣的影響

|  |  |  |  |
| --- | --- | --- | --- |
| **關鍵時刻** | **神對約書亞說** | **約書亞執行** | **人遵行，事就成了** |
| 摩西死後 | 命令(書1:1-4)應許與鼓勵(書1:5-9) | 過河的預備(書1:10-11)要河東支派同去(書1:12-15) 派探子窺探(書2)  | 預備好要過河 (書3:1-4)同意並打氣(書1:16-18)回報佳音(書2:24) |
| 過約但河 | 應許(書3:7) 4:14; 6:27應驗作法(書3:8) | 書3:9-13 | 書3:14-17 |
| 取石為記 | 作法(書4:1-3) | 書4:4-7 | 書4:8-13 |
| 當那日耶和華使約書亞在以色列眾人眼前尊大；在他平生的日子，百姓敬畏他，像從前敬畏摩西一樣。 (書4:14 ) |
| 河水復流 | 作法(書4:15-16) | 書4:17 | 書4:18 |
| 要使地上萬民都知道耶和華的手，大有能力；也要使你們永遠敬畏耶和華你們的神。(書4:24) 迦南地眾王聞風喪膽(書5:1) |
| 吉甲行割禮 | 作法(書5:2) | 書5:3 | 書5:8 |
| 行割禮的意義與可能的危險對神在此事上領導的體會 |
| 約書亞遇見耶和華軍隊的元帥(書5:13-15)這經歷對約書亞進攻迦南會有何影響？ |
| 攻打耶利哥 | 應許得勝(書6:2) 作戰計劃(書6:3-5) | 祭司百姓天天照約書亞的吩咐去行，第七天一吹角呼喊，城果然倒塌 被攻下(書6:6-21) |
| 書6:27「耶和華與約書亞同在；約書亞的名聲傳遍全地。」(新譯本) |
| 敗於艾城 | 戰敗原因(書7:10-12) 解決方案(書7:13-15) | 約書亞與以色列人照辦，神怒氣轉消(書 7:10-26) |
| 再攻艾城 | 1. 鼓勵與應許得勝 (書8:1) ；戰後處置與作戰方案 (書8:2)2. 再次應許得勝(書8:18a)  | 約書亞與以色列人照辦，艾城人中計(書 8:3-17)約書亞與以色列人照辦，陷艾城，照神吩咐處置(書8:18b-29) |
| 基遍來議和 |  | 沒有求問神就中其詭計，接受了。(書 9:3-27; 10:2) |
| 諸王聯軍 | 鼓勵與應許得勝 (書10:8; 11:6) |  |  |
| 地待征服 | 應許趕出未得之地的居民當分地給九支派半(書13:1-7) | 以色列人就在約書亞等領袖的帶領下，照耶和華吩咐摩西的，以抽籤的方法把地分配了(書14-19) |
| 設逃城 | 書20:1-6 |  | 設立六座逃城(書20:7-9) |
| **耶和華應許賜福給以色列家的話、一句也沒有落空、都應驗了。** (書21:45;另23:14b) |

**從進迦南看見的神領導模式:**

**約書亞的轉變:** 因著經歷神在進迦南的領導，約書亞從一個神與人都屢次勉勵他要「剛強壯膽」的人(申1:38; 3:28; 31:7, 23; 書1:6, 7, 9, 18)，變為勉勵人要「剛強壯膽」的領袖(書10:19, 25; 23:6)；晚年勉勵以色列人謹守遵行神的律法(書22:5; 23:6)，要敬畏神並事奉神(書24:14-24)。

**神給人指示作祂的工:** 神在其他事件上的領導也是此模式，如

1. 命挪亞造方舟 (創6:13-21) 2. 命亞伯蘭出哈蘭(創12:1-3)

3. 命摩西領以色列人出埃及 (出3:7-12, 17; 6:3-8) 4. 命摩西造會幕(出25:9, 40; 來8:5)

5. 把所羅門建殿的藍圖給大衛 (代上28:19) 6. 使徒行傳充滿神藉聖靈引導的例證

**真正的領袖是神的僕人：**

* 摩西與約書亞都是到死後才被稱為「耶和華的僕人」(申34:5; 書24:29)
* 約書亞開始時是被稱為「摩西的幫手(מְשָׁרֵת)」(出24:13; 33:11; 民11:28; 書1:1)，從撒母耳也被稱為是以利的מְשָׁרֵת(撒上2:11, 18; 3:1)來看，這應是指見習的年輕徒弟。
* 大衛有兩次被稱為「耶和華的僕人」(詩18:1; 36:1)；新約書信作者自稱是基督耶穌或神的僕人，如保羅(羅1:1; 腓1:1; 多1:1)；雅各(雅1:1)；彼得(彼後1:1)。

**神指定並賜能力讓人完成祂的工作：**

* 民數記數點百姓的各支派領袖是神一一提名的(民1:3-5)
* 神指定並有祂的靈在領袖身上，如摩西與幫助他的七十長老(民11:17) 、約書亞(民27:18; 申34:12)、基甸(士6:14, 34) 、參孫(士13:3-7; 14:6, 19; 15:14)、掃羅(撒上9:15-17)、大衛(撒上16:1-13)
* 新約時代，神賜聖靈充滿讓人去完成祂的工作
* 按著聖經來看，神並不是在尋找人們所認為的領袖，而是在尋找甘願服事人的「僕人」，祂尋找甘願被塑造成為僕人的好材料，因為人神同工的果效奇大無比。[[1]](#footnote-1)

**成功的領袖跟隨神的領導：**

* 所以，「屬靈領導是把人帶向神的計劃」，當專注鼓舞人與神同行；當人看見神的作為，自會願意調整自己來參與，甚至甘願作出犧牲。[[2]](#footnote-2)
* 尤金‧畢德生牧師從希伯來人的一日是「有晚上，有早晨」，體會到神恩典的節奏；一天開始於我們休息睡覺時，醒來時是被呼召參與神的大工，以信心與工作來回應。[[3]](#footnote-3) 所以當問：神在這裡一直作的是什麼？有什麼是神已經發動而我可以參與其中的？[[4]](#footnote-4)
* 華理克牧師以衝浪作比喻指出，只有神能造浪；教會領袖的責任不在造浪，而是辨認神在世界上如何工作，並竭力加入祂。[[5]](#footnote-5) 他與亨利‧布克比都提到教會多數事工是神自己動工，由生命被神翻轉的會友來帶領；辛傑米牧師帶領的布魯克林會幕堂也是如此。

**你也可以不再一樣，你願意將你的生活、家庭、工作、事奉都交給神來領導嗎？**

1. 亨利‧布克比和理查‧布克比，《不再一樣的領導力》，吳蔓玲和徐顯光譯 (Diamond Bar, CA：基石，2001)，9。 [↑](#footnote-ref-1)
2. 《同上》，34, 100, 101。 [↑](#footnote-ref-2)
3. 尤金‧畢德生，《建造生命的牧養真諦》，郭梅瑛譯 (臺北：以琳，2000)，58-62。 [↑](#footnote-ref-3)
4. 尤金‧畢德生，《返璞歸真的牧養藝術》，游紫雲譯 (臺北：以琳，1999)，66。 [↑](#footnote-ref-4)
5. Richard Warren，《直奔標竿》，楊高俐理譯 (Paradise, Pa：基督使者協會，1997)。 [↑](#footnote-ref-5)